
A
N

A
LY

S
E 

#
0

1   



20

26
A

ve
c 

le
 s

o
u

tie
n 

d
e 

la
  

Fé
d

é
ra

tio
n 

W
a

llo
n

ie
-B

ru
xe

lle
s.

ENTRETIEN AVEC FRANCIS DUPUIS-DÉRI 

« �L’agoraphobie 
politique,  
c’est le sentiment  
des leaders  
qui ont peur  
quand le peuple  
se rassemble »

 � Propos recueillis par July Robert  
// Chargée d’études et d’analyses à Présence et Action Culturelles //



L’AGORAPHOBIE POLITIQUE...� ANALYSE #01      20262

JULY ROBERT Nous apprenons, 
en lisant votre ouvrage, que le terme 
« démocratie » n’a pas toujours été 
vu de manière positive. Cela parait 
paradoxal, à l’heure où elle est 
vantée partout…

FRANCIS DUPUIS-DÉRI Ce fut la motivation 
première de ce projet. C’est en découvrant des 
écrits d’historien·nes, des textes d’archives 
sur l’époque de la Révolution française et de 
la Guerre d’indépendance aux États-Unis où 
le mot « démocratie » n’était soit pas utilisé, 
soit employé de manière péjorative, que je me 
suis questionné. Ceux qu’on qualifie de « Pères 
fondateurs » ne disaient jamais qu’ils voulaient 
fonder une démocratie. C’est l’énigme que 
j’ai voulu résoudre. Si on dit aujourd’hui de ces 

pays que ce sont des démocraties, quand 
la transformation au niveau du vocabulaire s’est-
elle produite ? Car oui, les régimes qu’on appelle 
aujourd’hui des démocraties ont été fondés par 
des personnes qui n’étaient pas démocrates 
et qui ne prétendaient pas l’être. Ils avaient 
reçu une éducation classique, gréco-romaine, 
certains lisaient un peu ou beaucoup le latin ou 
le grec ancien. Leur conception de la vie politique 
ou de l’histoire politique, c’était celle d’Athènes et 
de Rome. Et dans cette histoire-là, ils se voyaient 
comme les descendants ou les héritiers de la 
République romaine, jamais de la démocratie 
athénienne. Car cette dernière représentait 
pour eux un échec, un régime problématique, 
le gouvernement des pauvres, le chaos, 
l’inefficacité, tout ce qu’ils ne voulaient pas.

« �L’agoraphobie politique, 
c’est le sentiment des 
leaders qui ont peur quand 
le peuple se rassemble »

Serait-ce un grand malentendu ? Ou n’avons-nous rien compris ? Que peut-on 
encore mettre derrière le terme « démocratie » alors qu’il est récupéré 
par l’extrême droite, qu’il n’est plus reconnu par une certaine frange 
de la population, voire qu’il est utilisé comme prétexte pour dominer ? 
Le professeur de sciences politiques Francis Dupuis-Déri (Université 
du Québec à Montréal) retrace l’histoire des deux « démocraties » que sont 
la France et les États-Unis et révèle que leurs « Pères fondateurs » étaient 
loin d’être démocrates ! Alors que la démocratie est globalement assimilée 
au régime électoral et que l’expérience de tout pouvoir populaire se heurte 
toujours aujourd’hui au mépris des élites, l’auteur nous emmène dans 
les méandres de l’histoire pour nous ramener au 21e siècle et offrir des clés 
de compréhension pour développer une pensée critique de la démocratie.

 � Propos recueillis par July Robert 
// Chargée d’études et d’analyses à Présence et Action Culturelles //



L’AGORAPHOBIE POLITIQUE...� ANALYSE #01      20263

C’est pour cela que vous avez créé le 
néologisme d’ « agoraphobie politique » ?

J’ai développé les concepts d’agoraphobie 
politique et d’agoraphilie politique parce qu’en 
rédigeant ce livre, je me suis retrouvé avec un 
problème d’auteur. Comme j’étudiais l’histoire 
d’un mot qui allait changer de sens au fil des 
pages, je ne savais plus comment utiliser le mot 
« antidémocrate »... Si je l’utilisais dans la première 
séquence, il ne voulait plus dire la même chose 
dans la deuxième. J’ai donc cherché à forger un 
concept qui voulait spécifiquement dire ce que 
je voulais dire, à savoir la peur de la démocratie 
directe. C’est la peur de l’agora en tant qu’espace 
public où le peuple se réunit pour parler de 
politique, prendre des décisions, discuter 
des affaires communes, agir collectivement… 
L’agoraphobie politique, c’est donc le sentiment 
des leaders qui ont peur quand le peuple se 
rassemble. La thèse qui la sous-tend, c’est que 
le peuple est irrationnel et manipulable par les 
démagogues, que cela sème les graines de la 
guerre civile et de l’éclatement de la société et 
que donc, il faut des chefs pour gérer tout ça et 
éviter le chaos. À l’inverse, l’agoraphilie politique 
rassemble les personnes qui aiment, ou veulent, 
qu’on ait des espaces pour se réunir et parler des 
affaires communes. 

Ces dernières années, nous sommes 
envahi·es par des personnalités politiques 
réactionnaires. On pense à Trump 
évidemment, mais il y en a également 
de plus en plus en Europe. Est-ce qu’on 
peut dire de ces personnalités politiques 
qu’elles sont agoraphobes ? 

Ce sont ce qu’on appelle des leaders populistes. 
Ils et elles ne disent pas avoir peur du peuple 
et prétendent au contraire que le peuple a été 
trahi. Mais selon moi, iels sont évidemment 
agoraphobes puisque ce qu’iels veulent, c’est 
le pouvoir. Et celleux qui veulent le pouvoir 
ne sont pas pour que les gens s’autogèrent 
collectivement dans le cadre de grandes 
agoras. Néanmoins, il y a du côté de la droite 
conservatrice et de l’extrême droite cette 
tradition à masquer leur jeu en affirmant qu’elles 

veulent défendre les « vrais » intérêts du « vrai » 
peuple. Les leaders de ces partis promettent 
par exemple souvent de mettre en place des 
initiatives citoyennes, des référendums, etc. pour 
redonner un peu de pouvoir à la population, mais 
une population nationale, évidemment, ce qui 
exclut finalement pas mal de monde. Et surtout, 
ils le font rarement quand ils arrivent au pouvoir. 

Aujourd’hui, on utilise le terme 
« démocratie » un peu à toutes les sauces, 
c’est devenu un terme fourre-tout. Est-ce 
qu’on peut encore y croire ? Quel autre mot 
pourrait-on utiliser ? 

Le mot « démocratie » est non seulement utilisé 
par tout le monde ou à peu près, mais en plus, 
il se décline avec une infinité de qualificatifs. 
Il y a la démocratie participative, électorale, 
libérale, représentative et toutes sont à peu près 
synonymes. Mais il y a aussi la démocratie de 
marché, la démocratie des consommateur·ices, 
etc. Tout devient démocratique. Et évidemment, 
cela dilue le sens et rend les choses plus 
confuses plutôt que de les préciser. Et surtout, 
une grande partie de ces choses désignées par 
ces concepts ne sont pas démocratiques du 
tout. Il y a une espèce d’illusion puisque le terme 
renvoie presque toujours à du positif. Accoler 
le mot « démocratie » un peu partout, c’est 
devenu une sorte d’argument marketing.

C’est devenu un produit que l’on vend ?

Oui, comme la liberté ! Les banques nous vendent 
la liberté, les compagnies d’assurance nous 
vendent la liberté, les partis d’extrême droite nous 
disent qu’ils vont défendre la liberté individuelle. 
Tout le monde nous vend la liberté, mais après ça... 

Comment peut-on sortir de l’écueil 
d’un terme qui est totalement galvaudé 
aujourd’hui. Est-ce qu’il s’agit d’imaginer 
de nouveaux mots ? 

Premièrement, moi, je n’utilise pas le mot 
« démocratie » pour parler de nos régimes. 
J’utilise soit « régime électoral » soit « régime 
parlementaire », je pense que c’est plus précis. 



L’AGORAPHOBIE POLITIQUE...� ANALYSE #01      20264

Mais quand j’ai le temps de l’expliquer, je reviens 
à la tradition, complètement oubliée et pourtant 
très longue, d’Aristote, Rousseau, Montesquieu 
et de toute cette bande, laquelle affirme que 
quand il y a une petite minorité qui gouverne 
en étant élue, on doit parler d’ « aristocratie 
élective ». Je suis d’accord avec ça pour 
plusieurs raisons. 

Tout d’abord pour une raison philosophique. 
Dans l’histoire de la philosophie politique, les 
philosophes qualifient les régimes électoraux 
d’aristocratie élective. Il me parait cohérent de 
suivre cette tradition. Rousseau explique qu’il 
faut distinguer différentes sortes d’aristocraties. 
Il évoque l’aristocratie héréditaire, qui est celle à 
laquelle on pense quand on songe au Moyen-Âge 
ou à la noblesse, mais donc aussi l’aristocratie 
élective, quand la population élit des gens pour la 
gouverner plutôt que de se gouverner elle-même. 

Mathématiquement, c’est une aristocratie aussi 
parce qu’on élit un tout petit groupe. Je ne sais 
pas ici combien il y a de personnes au Parlement, 
mais c’est 0,0000001 % de la population, ce qui 
est minuscule. 

Mais l’autre raison, qui est plus longue et 
compliqué à expliquer, c’est que nos parlements 
nous viennent du Moyen-Âge alors qu’on nous 
enseigne que tout ça nous vient d’Athènes. 
En fait, il n’y a absolument aucun lien ni historique 
ni institutionnel, aucune filiation avec la Grèce 
antique ! Il s’agit d’une reconstruction opérée 
aux 18e et 19e siècles d’une histoire qui n’existe 
pas. Et qui, en plus, efface toutes les autres 
expériences démocratiques de la planète, 
ce qui est assez malheureux. 

Sachant que nos parlements viennent 
historiquement du Moyen-Âge, qu’ils ont été 
créés vers les 12e et 13e siècles, j’affirme que les 
député·es ont remplacé les ducs et les grands 
seigneurs qui étaient appelés au parlement. 
Ces derniers y étaient convoqués par le roi, 
principalement pour régler des problèmes 
fiscaux. Moi, je dis souvent que les député·es 
d’aujourd’hui remplacent les grands seigneurs. 
Iels ne portent plus d’armure, mais les partis 

politiques d’aujourd’hui sont comme les grandes 
familles de l’époque. Ils ont leurs blasons, leurs 
couleurs, leurs logos, etc. Même le vocabulaire 
en est issu. Lors des élections, on nous montre 
des cartes électorales comme si c’était des 
champs de bataille, on nous parle de percées, 
de fiefs électoraux, c’est un langage guerrier 
médiéval. On joue avec cet imaginaire-là, mais 
en réalité, il fait écho à des choses réelles qui 
relèvent de la vieille histoire médiévale. C’est pour 
cette raison aussi qu’il faut parler d’aristocratie 
élective. L’hérédité a été remplacée par l’élection. 

Par exemple, typiquement, en Belgique,  
on a voté maintenant il y a plus de 500 jours, 
et à Bruxelles, on n’a toujours pas de 
gouvernement. Comment peut-on encore 
dire qu’on est dans un régime électoral 
alors que cela dysfonctionne autant ? 

Parce que nos administrations publiques, 
nos ministères et même nos grandes villes sont 
devenus des machines tellement énormes 
qu’elles fonctionnent sans les politicien·nes. 
On constate qu’il y a des changements de parti, 
mais on a quand même l’impression que c’est 
toujours un peu la même chose. D’ailleurs, même 
les partis qui disent qu’ils vont faire de grandes 
transformations, ils n’y arrivent pas. On parle 
d’inertie, de résistances inconscientes, mais 
c’est surtout la routine qui prend le dessus sur 
les tentatives de réforme puisqu’il y a aussi des 
intérêts à défendre. Et donc c’est sûr qu’un 
changement de ministre ne change pas quoi 
que ce soit. D’autant que ce n’est de toute 
façon pas lae ministre qui gère de manière 
effective le système d’éducation, le système 
de santé, la police, etc. À l’époque médiévale, 
les aristocrates et le roi ne géraient presque 
rien. Ils rendaient la haute justice, ils pendaient 
les paysans qui chassaient des lapins sur leurs 
terres, ils organisaient des bals, ils mariaient 
leurs filles et ils levaient les impôts. C’était la 
communauté qui gérait l’éducation, la santé, 
les pauvres, le travail, etc. L’État moderne a 
pris tellement de responsabilités dans nos vies, 
c’est incroyable. Est-ce qu’on se rend compte 
qu’il y a des ministères pour tout ? Un ministère 
de la jeunesse, un ministère des vieux, 



L’AGORAPHOBIE POLITIQUE...� ANALYSE #01      20265

de la communication, des sports, des loisirs, 
de la diversité…Toute notre vie est régie par des 
ministères, c’est quand même impressionnant. 
Et donc quand il y a des moments de vacances 
comme une crise politique, des changements 
d’équipe ou des blocages au niveau des partis 
politiques, c’est logique que la machine continue 
quand même à fonctionner au quotidien.

Comment redonner confiance  
en une démocratie qui n›existe pas ? 

J’en reviens à l’aristocratie élective. On peut 
être pour ! Il y a toujours eu des gens qui ont 
appuyé les aristocrates ou les rois, sinon ils ne 
régneraient pas ! Quand il y a des guerres civiles 
ou des révolutions, il y a un monde fou qui se fait 
tuer et qui tue pour défendre le roi et les élites, 
que ce soit pour des questions de principes, 
d’intérêts, de stabilité, de patronage, etc. Il y a 
plein de raisons qui poussent un certain nombre 
de personnes à appuyer et à croire au système 
parlementaire. 

Premièrement parce que beaucoup de monde 
pense que c’est la seule chose possible. Ces 
gens n’ont aucune idée de comment cela pourrait 
marcher autrement, iels sont né·es là-dedans et 
vont mourir là-dedans. Et puis on ne leur raconte 
que des histoires d’horreur, l’URSS, le nazisme, 
ce genre de choses, pour qu’au final, on se dise 
que tout ça est l’état naturel des choses de la 
civilisation avancée. Il faut bien réaliser que les 
gens mettent vraiment de l’espoir dans les mains 
de ces politicien·nes, iels pensent vraiment 
qu’iels vont faire les choses mieux que les 
autres. J’avoue que je ne sais pas pourquoi, mais 
apparemment les gens pensent ça. Le système 
est fort parce qu’on est socialisé·es pour y croire. 

Quelles autres voies possibles que 
cette aristocratie électorale ? Quelles 
perspectives permettraient de redonner 
la parole aux premier·es concerné·es que 
sont les citoyen·nes ?

Je ne suis pas quelqu’un de très optimiste. 
Je n’arrive pas à visualiser une transformation 
radicale du système. Ce que je comprends des 

grandes crises, des grands renversements de 
régime, des grands moments où il y a des points 
de rupture, c’est que c’est rarement le résultat 
d’une stratégie concertée. Et contrairement aux 
visions très romantico-révolutionnaires, ce n’est 
généralement pas très drôle, c’est même très 
douloureux. Et ce sont les bons qui perdent. 
Bref, moi, je n’attends pas la révolution avec 
impatience, notamment parce que là où je suis, 
en Amérique du Nord, elle est attendue depuis 
longtemps et n’est jamais arrivée. Et puis il n’en 
faut pas beaucoup pour que l’État commence 
à tuer des gens. Le jour où il y aurait vraiment un 
mouvement révolutionnaire pour une démocratie 
directe où on se débarrasserait des élites et tout, 
ce serait vraiment un bain de sang et il n’est pas 
sûr que les bons gagnent. 

Ma deuxième réponse, et qui découle de ça, 
c’est que je pense qu’il faut, dans la mesure 
du possible, pratiquer nos idéaux politiques 
là où on est. Cela revient toujours à la même 
chose et à ce que je disais un peu tout à l’heure, 
à savoir que cela existe déjà de toute façon, 
dans des groupes citoyens, dans des groupes 
militants, dans des groupes politiques, dans des 
organisations d’entraide, dans des organisations 
solidaires. Ça me fait penser à une idée 
développée par Carole Pateman, une philosophe 
politique britannique qui enseigne en Californie, 
dans son livre Participation and Democratic Theory. 
Celle-ci évoque le fait que cela n’a pas de sens de 
prétendre vivre en démocratie alors qu’on passe 
40 heures par semaine (la majorité de notre 
temps éveillé) au travail. C’est-à-dire dans un lieu 
contrôlé par un patron qu’on ne peut pas élire (et 
donc se présenter contre lui) et qui empoche les 
revenus. Quelqu’un qui va décider de comment 
et sur quoi ses employé·es travaillent, parfois 
même des vêtements qu’iels doivent porter, 
du moment où iels peuvent aller aux toilettes, 
etc. Comment peut-on penser qu’une population 
soumise à ce régime au niveau économique 
soit en démocratie ? Elle revient donc sur les 
expériences de démocratie directe au travail, 
ce que l’on nomme l’autogestion, un mode de 
fonctionnement qui permet aux personnes 
qui y travaillent de décider collectivement des 
meilleures manières de fonctionner.



www.pac-g.be


